Cultura Mapuche :« La ovacién a la tierra »

https://www.el correo.eu.org/Cultura-M apuche-L a-ovacion-a-la-tierra

Cultura Mapuche :« La ovacion

alatierra »

- Notre Amérique - Frere Indigene -

Date de mise en ligne : mercredi 15 octobre 2025

Copyright © El Correo - Tousdroits réservés

Copyright © El Correo Page 1/4


https://www.elcorreo.eu.org/Cultura-Mapuche-La-ovacion-a-la-tierra
https://www.elcorreo.eu.org/Cultura-Mapuche-La-ovacion-a-la-tierra

Cultura Mapuche :« La ovacién a la tierra »

La musica indigena esta asociada al paisaje, al entorno en el que uno vive. L os sonidos
naturales de la nifiez quedan guardados en €l almay se convierten en una sonoridad
identitaria. Se expresa en € aire, con la ayuda del viento, €l agua, los animales, recordando
las voces con los que uno crecio, y e canto se unifica con la tierraimitando esos sonidos.
Cuando los objetos se percuten entre si, cumplen la funcién de ahuyentar alos malos
espiritusy para eso estan las kaskawilla.

Los chaway, los aros mapuche, como el resto del ajuar femenino, tienden a sonar cuando la mujer camina. Mas alla
de la elegancia con que luce sus prendas, las planchas de metal al golpear entre si, también espantan el mal. La
palabra kaskawilla es una deformacién de cascabel. En la ceremonia de sanacién le da fuerza a la persona para
afrontar su vida de machi, un sanador o sanadora del cuerpo y del espiritu que llena el aire con su sonido,
agitandolas mientras habla con los antepasados.

Es uno de los simbolos de la femineidad, junto con la flor de copihue y es que estdn emparentadas por una
historia. Es cierto que las leyendas mapuche nacen de la tragedia y el horror, pero de alguna forma habia que contar
la verdad oculta. La flor tiene su sonido propio, su canto de flor, y su forma es acampanada. Segun contaba la
abuela Ana Quilaqueo, Tres Pedernales, atrapa el sonido de la lluvia, del rio o de una cascada. Es el agua la fuente
de vida y lo que el cuerpo necesita para vivir.

La leyenda cuenta que con la llegada de los invasores espafioles acontecié un episodio que se transmite alin de
boca en boca. Sus pétalos rojos son la sangre derramada de dos jovenes capturados por los wingka. Después de
emboscarlos en el bosque, a él lo mataron sin piedad y a ella intentaron violarla, pero se resistié con todas sus
fuerzas, entonces los blancos lastimaron sus genitales para que muriera desangrada. Sus cuerpos absorbidos por la
tierra se convirtieron en hierbas y flores. Ella es la flor de copihue [1] y él quedd convertido en fiancolahuén, una
hierba medicinal que se la puede encontrar al pie del copihue. Convertidos en flores, no podian hablar, entonces el
copihue comenzé a imitar con sus campanitas el sonido de la cascada, y asi nacié la primera kaskawilla.

En muchos en territorios profanados se encontraron cascabeles de cobre. En 1534 hay registros de buques
transportandolos al continente y el mismo Alonso de Ercilla en 1558 narr6 cdmo los espafioles entregaban
cascabeles al cacique Tunconabal. En su poema recité « Un manto de algodén rojo tefiido y una poblada cola de
raposa, quince cuentas de vidrios de colores, con doce cascabeles sanadores ».

Antes del metal, se confeccionaban de otros materiales como caracoles. Hay una anotacion del corsario inglés
Francis Drake que en 1578 llegé al Rio de la Plata y permanecioé unas semanas en el estuario, continuando su viaje
rumbo a la Patagonia el 17 de mayo. En su diario de viaje describié el encuentro con los tehuelche diciendo que con
él fueron muy amables. Durante las dos semanas que vivié con ellos los vio bailar y cantar al son de lo que a él le
parecié una matraca. El instrumento estaba hecho de corteza de arboles rellenos con piedrecitas, cocidos con
intestinos de avestruz pintados, decorados con tintes naturales.

El pirata necesitaba carne para la tripulacion y los locales lo abastecieron. Como agradecimiento, de alguno de sus
cofres sacé cascabeles y cornetas, y se los obsequi6. El aspecto de los tehuelches, ademas de altos, le parecieron
de aspecto diabdlico, cabellos largos y envueltos en cueros. Vaya a saber uno que opinaron los tehuelches de él,
gue estuvo meses arriba de un barco sin bafiarse... Aun asi escribié que los nativos no eran seres monstruosos ni
bestiales y que parecian ser mucho mas generosos que los feligreses de Inglaterra.

Copyright © El Correo Page 2/4


https://es.wikipedia.org/wiki/Cascahuilla
https://es.wikipedia.org/wiki/Machi
https://es.wikipedia.org/wiki/Lapageria_rosea
https://es.wikipedia.org/wiki/Huinca
#nb1
https://www.rae.es/dhle/%C3%B1ancolahu%C3%A9n
https://es.wikipedia.org/wiki/Cascahuilla
https://es.wikipedia.org/wiki/Alonso_de_Ercilla
https://www.elcorreo.eu.org/Cultura-Mapuche-La-ovacion-a-la-tierra

Cultura Mapuche :« La ovacién a la tierra »

Los cascabeles formaban y forman parte de las ceremonias. Se adornaban los caballos, todo lo que se quiera
proteger del mal augurio, del dafio. Los hombres los usaban en los tobillos para asistir al machitin. Cuando la mujer
sanadora subia al réwe, la escultura de madera escalonada para entrar en trance, ella tocaba su kultrin, su tambor
de mano, hasta que consideraba que habia hecho su trabajo. Algunas veces se dejaba caer desde lo alto sobre una
manta que sostenian los jovenes para que no se golpee. El agua era fundamental para su recuperacion, mientras
los jévenes danzaban haciendo sonar las kaskawilla, envolviéndola en un chamal sonoro para protegerla.

A los naturalistas, exploradores y religiosos les fue imposible entender el significado y la relacién de lo espiritual con
lo instrumental. El polaco lgnacio Domeyko, que paso por Argentina en 1838 de camino a Chile, dijo que el indio
araucano era un ser antimusical y parecia tener poca aptitud para las bellas artes. Que por lo que habia escuchado,
Su canto era una especie de recitativo sin melodia ni consonancia, como su elocuencia, una especie de canto
destemplado y mondnoto.

En el siglo XIX las kaskawilla eran tan valiosas que se entregaban a los padres de la novia. La ceremonia de
casamiento consistia en espantar con el sonido a los espiritus del mal. Una fiesta de casamiento consistia en que la
recién casada se mostrara con todas sus joyas y elegantemente cabalgara en grandes circulos sobre su caballo
blanco pintado con rayas azules. Ella debia confeccionar su yol yol, una faja con dedales que le ponia en el cuello al
animal. El varén hacia lo mismo en un colorado al que le pintaba rayas blancas, y lo adornaba con una prawe, una
faja con cascabeles y plumas.

También en la ceremonia de iniciacion de los jovenes, era costumbre que los chicos que vivian en Gullumapu, Chile,
cruzaran la cordillera hasta estas tierras, no solo para culminar su ritual con una celebracion al ritmo de las
kaskawilla, sino que también debian encontrar su piedra de poder, que conservaba durante toda su vida.

Costumbres que al naturalista George Muster no le agradaron ni un poquito, fue hospedado en las tolderias y se
fue criticando la algarabia de sonidos de kaskawilla y cantos. Escribié despectivamente que un dia se habian puesto
a marchar cantando alrededor de los palos plantados. Obviamente era dificil explicarle al blanco que los palos eran
para marcar el réwe, el lugar mas puro en una ceremonia, donde mediante los sonidos se ahuyenta a los malos y se
invoca a los buenos. De las mujeres dijo que acompafiaban con encantamientos y aullidos horrorosos, en referencia
al tail, el canto onomatopéyico del paisaje.

Sobre el canto circular, cortito y que se repite en nimeros pares, el botanico sajon Eduard Poepping fue otro de los
gue se llevo una mala impresion sobre la expresion musical de las Primeras Naciones. En 1827 cumplié su suefio de
explorar el sur de los Andes y al visitar varias tribus, después de indagar sobre la flora local y recoger especies para
su coleccion, escribié que « parece que carecen de aficion por la muasica, pues jamas se descubre un instrumento
sonoro de sus chozas ». Cruzando un arroyito, el caballo pisé mal y en ese accidente el agua le llevo las muestras
de flores, sus instrumentos y sus libros.

Ni hablar de lo mal que lo pasaron los misioneros como Sanchez Labrador, que constantemente debia recordarles
a los indigenas que absolutamente todo lo que hacian no era bien visto por su dios. Presencié con gran enojo
ceremonias de curacién, donde se usaban cascabeles, y no solamente los hacian sonar fuerte, sino que toda la
familia tenia muchos y el sonido era para quitar la enfermedad de alguno.

Los religiosos persuadian con cualquier cosa con tal de que se terminaran esos actos que para ellos eran mero
paganismo. Algunas veces la tribu entera se ponia de acuerdo para hacerle creer al misionero que acataban la
nueva religién, pero una noche cualquiera, se reunian en secreto para sanar a un enfermo y por mas que se
ocultaban en la sombra de los bosques, de lejos se oian los kultriin y las kaskawilla. Labrador escribié que era una
vocingleria del hechicero con su tambor y sus cascabeles, que impedian que se aprendieran de una vez por todas el
padre nuestro.

Copyright © El Correo Page 3/4


https://es.wikipedia.org/wiki/Machit%C3%BAn
https://es.wikipedia.org/wiki/Rehue
https://es.wikipedia.org/wiki/Cultr%C3%BAn
https://es.wikipedia.org/wiki/Ignacio_Domeyko
https://es.wikipedia.org/wiki/George_Chaworth_Musters
https://es.wikipedia.org/wiki/Eduard_Friedrich_Poeppig
https://es.wikipedia.org/wiki/Jos%C3%A9_S%C3%A1nchez_Labrador
https://www.elcorreo.eu.org/Cultura-Mapuche-La-ovacion-a-la-tierra

Cultura Mapuche :« La ovacién a la tierra »

Todos los misioneros escribieron en un tono burldn sobre las costumbres locales. Otro fue Thomas Falkner, quien
solo habl6 del « ruido » de calabazas llenas de caracoles y cascabeles. Dijo « estoy bien seguro que todos ellos o la
mayor parte no creen en esta tonteria ». Para los funerales infantiles, las kaskawilla se ataban a hilos de lana y se
hacian girar en el aire como un sonajero edlico, para que el nifio pudiera transitar a la otra vida con las almas puras
de sus ancestros. En cambio, en la muerte de un longko, luego de envolverlo en su mejor manta laboreada, las
ancianas hacian sonar los cascabeles atados a una cafia, del tamafio de un bastén.

En 1926 nacié Maguer, un tehuelche que fue anotado con el nombre de Luis Cuaterno. El conservo hasta su muerte
un cascabel que habia sido parte de su ajuar de bailarin. Al ritmo de los instrumentos, Maguer danzaba con los pies
y el torso desnudos sobre la tierra, un baile dedicado a ella. Cruzaba su pecho la faja de lana con cascabeles y las
plumas. Bailaba en circulos espantando todo mal. Sobre su espalda y sostenido con ambas manos iba su kai, el
manto de cuero de luan, de guanaco. Extendiendo de vez en cuando los brazos, cerrdndolos acurrucados al pecho
y asi, el viento levantaba polvo de tierra celebrando a los ancestros.

El sonar de kaskawilla es el hablar del agua de las lagunas, las gotitas de la lluvia, el arroyo manso que en verano
se acrecienta. Es la femineidad espantando al malvado espiritu de la violencia y, una vez limpio el aire, se convierte
en aclamacion a la llegada de la adultez, de la unién entre dos almas.

Su sonoridad es la ovacion a la tierra por darle a uno la chance de vivir.

Carina Carriqueo* para Pagina 12

Pagina 12. Buenos Aires, 19 de septiembre de 2025

*Carina Carriqueo, cantante, autora y divulgadora de la cultura mapuche. Pagina oficial

[1] La leyenda del copihue

Copyright © El Correo Page 4/4


https://es.wikipedia.org/wiki/Tom%C3%A1s_Falkner
https://es.wikipedia.org/wiki/Lonco
https://es.wikipedia.org/wiki/Lama_guanicoe
https://www.pagina12.com.ar/
https://www.pagina12.com.ar/859343-la-ovacion-a-la-tierra
https://aucamusica.blogspot.com/
#nh1
https://www.colegionesperanza.cl/content/Leyendas Chilenas.pdf
https://www.elcorreo.eu.org/Cultura-Mapuche-La-ovacion-a-la-tierra

